
Sección 1: Fe en Al-lāh   (  ِالإيمَانُ بِالله  )  

En el susodicho ḥadīṯ,  Ŷibrīl (  Háblame acerca del“ ,(صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ) dijo al Profeta (عَلَيْهِ السَّلاَمُ

Īmān (fe).” Respondió, “Que creas en Al-lāh, en sus ángeles, en sus libros, en sus mensajero y en el día 

final y que creas en el decreto divino, tanto de su bien como de su mal.” Este ḥadīṯ explica los seis 

pilares de la fe Islámica, los cuales vamos a explicar con detalles,  in sha Al-lāh.

La primera obligación para cada persona es reconocer a su Señor. El conocimiento mínimo es declarar, 

creer y saber que Al-lāh (Altísimo sea):

1. Existe y que nada ni nadie merece ser adorado excepto Él (¡Al-lāh! el Viviente, el Subsistente) 

[Corán, 2:255].

◦ La definición de un إِلاَه (dios), en el Islām es el objeto de adoración. 

2. Que es Único. {Vuestro Dios es un Dios Uno.} [Corán, 2:163]; {Di: «¡Él es Alá, Uno,} [Corán, 

112:1]

3. No tiene socios, pareja ni hijos. {Di: «Mi azalá, mis prácticas de piedad, mi vida y mi muerte 

pertenecen a Alá,  Señor del  universo. No tiene asociado. Se me ha ordenado esto y soy el 

primero  en  someterse  a  Él»}  [Corán,  6:162-163];  {Y:  'Nuestro  Señor  -¡exaltada  sea  Su 

grandeza!- no ha tomado compañera ni hijo'} [Corán, 72:3].

4. Que nadie ni nada entre su creación se le asemeja. {No hay nada que se Le asemeje. Él es Quien 

todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Corán, 42:11].

En adición, Al-lāh tiene trece atributos esenciales. Es decir que son los Atributos de Su Esencia Divina. 

Estos trece se dividen en  tres categorías: El Atributo Esencial, los Atributos Negativos y Atributos 

Afirmativos.



El Atributo Esencial 

 Su Existencia es absoluta. No depende en ninguna otra cosa. La mejor prueba .(Existencia) الوـُجُودُ (1

de Su Existencia es la naturaleza que Al-lāh ha otorgado al ser humano. Esta naturaleza le indica que 

todas  estas  criaturas,  que  antes  no  existían  y  luego  empezaron  a  existir,  necesitan  a  un  Creador 

Todopoderoso.  Débido a  que la  naturaleza  del  ser  humano indica al  ser  humano la  creación y su 

perfección, y esta demuestra a su intelecto la Existencia de un Creador, las pruebas de la revelación 

indican a Sus Atributos mas de que indican Su Existencia. Sin embargo, hay unos versos del Corán que 

son pruebas:

{¿Han sido creados de la nada? ¿O son ellos los creadores? ¿O han creado los cielos y la  

tierra? No, no están convencidos.}[Corán, 52:35-36].

{¿Es que no consideran cómo han sido creados los camélidos, cómo alzado el cielo. cómo  

erigidas las montañas, ómo extendida la tierra?} [Corán, 88:17-20].

Los Atributos Negativos

Estos Atributos se llaman “negativos” porque afirmarlos necesariamente indica negar sus opuestos. 

 Significa que Su Existencia no tiene principio ni inicio. De las pruebas de .(ser sin principio) القِدَم (1

este Atributo Divino son:

Del Corán:

{Él es el Primero} [Corán, 57:3].

De la Sunnah:

«Al-lāh existí, y nada existía con él...» (Bujārī).



 

2) Ser) البـَـقَاءُ   sin  terminación).  Significa  que  Su  Existencia  nunca  terminará  ni  acabará.  Existirá 

eternamente. De las pruebas de este Atributo Divino son:

{Todo  aquél  que  está  sobre  ella  es  perecedero.  Pero  subsiste  tu  Señor,  el  Majestuoso  y  

Honorable} [Corán, 55:26-27]. 

{Él es el Primero y el Último...} [Corán, 57:3].

لْقِ بِالإطْلاَقِ (3  Significa que Él no se le asemeja a .(disimilitud absoluta a Su creación) الاِخْتِلاَفُ لِلْخَ

ningún ser creado, ni en Su Esencia ni Sus Atributos ni Sus Acciones. Los Atributos que Él parece 

compartir con la creación, como “el conocimiento [العِلْم],” por ejemplo, solo se comparten en nombre. 

Las realidades de esos atributos son totalmente diferentes. De las pruebas de este Atributo Divino son:

{No hay nada que se Le asemeje. Él es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Corán, 42:11].

{No tiene absolutamente ningún par} [Corán, 112:4].

يَامُ بِنَفْسِهِ (4  Significa que Al-lāh (Altísimo sea) no es un Atributo para .(Autosuficiencia Absoluta) القِ

que necesite a una Esencia en la cual existir y no necesita a nadie para hacerLe existir. De las pruebas 

de este Atributo Divino son:

{¡Hombres! Sois vosotros los necesitados de Alá, mientras que Alá es Quien Se basta a Sí  

mismo, el Digno de Alabanza.} [Corán, 35:15].

{Al-lāh es completamente independiente de las criaturas} [Corán, 3:97].

5) ة .(Unicidad)الوحَْدَانِيَّ  Este  Atributo  Divino  casi  no  necesita  de  prueba  alguna  para  los 

Musulmanes, ya que la declaración de Su Unicidad es el signo y la emblema del Islām. Sin esta 

declaración, no hay Islām ni Musulmán. Es la esencia de la predicación Profética y la llave a la 



felicidad eterna y absoluta. Trajeron esta declaración todos los Profetas y Mensajeros. Pero de 

las pruebas- y son muchos y sin número- son:

Del Corán:

{Vuestro Dios es un Dios Uno. No hay más dios que Él, el Compasivo, el Misericordioso.}

[Corán, 2:163].

{Di: La verdad es que Al-lāh es Uno} [Corán, 112:1].

De la Sunnah:

«Lo mejor que he dicho, yo y los Profetas antes de mi, es 'No hay mas dios que Al-lāh.'»

Los Atributos Afirmativos

Estos Atributos se llaman “afirmativos” porque son Atributos que los afirmamos por la revelación, 

aunque 

 Es el Atributo Divino por el cual Al-lāh cause que las cosas que posiblemente .(Omnipotencia) القَدَرُ (1

pueden existir existan, o no existan, según las estipulaciones de Su conocimiento y Voluntad. De las 

pruebas de este Atributo Divino son:

{¿Es que no consideran cómo han sido creados los camélidos, cómo alzado el cielo. cómo  

erigidas las montañas, ómo extendida la tierra?} [Corán, 88:17-20].

También entre las pruebas es el siguiente, que es repetido muchas veces en el Corán: 

{Al-lāh es omnipotente.}.



2) .(Voluntad) الإرَادَةُ   Es  el  Atributo  Divino  por  el  cual  Al-lāh  especifica  por  las  cosas,  que 

posiblemente pueden existir, algo de las cosas y situaciones que son posibles para ella. Es decir los ojos 

de los seres humanos pueden ser de diferentes colores. De las pruebas de este Atributo Divino son:

Del Corán:

{Su orden, cuando quiere algo, le dice tan sólo: «¡Se!» Y es.} [Corán, 36:82].

{Tu Señor crea y elige lo que quiere.} [Corán, 28:68].

De la Sunnah:

«y conoce que si todo el pueblo se reúne para beneficiarte en algo, no te beneficiarán excepto 

en lo que Dios ha escrito para ti, y si reúne para perjudicarte en algo, no te perjudicarán salvo 

en algo que Dios haya escrito sobre ti.»

لْمُ (3  ,Es un Atributo Divino que revela- sin ignorancia previa- lo que es necesario .(Omnisciencia) العِ

imposible y posible para las cosas que posiblemente pueden existir- según los requisitos de la Sabiduría 

Divina. Es decir que Al-lāh sabe, sin tener que aprender, todo lo que es posible, imposible y necesario 

para cada cosa que existe o que pueden posiblemente existir. De las pruebas del Conocimiento Divino 

son:

{Él posee las llaves de lo oculto, sólo Él las conoce. Él sabe lo que hay en la tierra y en el  

mar. No cae ni una hoja sin que Él lo sepa, no hay grano en las tinieblas de la tierra, no hay 

nada verde, nada seco, que no esté en una Escritura clara.} [Corán, 6:59].

{Alá sabe lo que cada hembra lleva y cuándo se contrae el útero, cuándo se dilata. Todo lo  

tiene  medido.El  Conocedor de  lo  oculto y de lo  patente,  el  Grande,  el  Sublime.} [Corán,  

13: 8-9].



 Su Vida no se le asemeja a las vidas de Sus criaturas. Es un Atributo Eterno establecido .(Vida) الحَيَاةُ (4

en Su Esencia. De las numerosas pruebas de este Atributo Divino son:

{¡Alá! No hay más dios que El. el Viviente, el Subsistente.} [Corán, 2:255].

{Los rostros se humillarán ante el Viviente, el Subsistente.} [Corán, 20:111].

{Él es el Vivo. No hay más dios que Él.} [Corán, 40:65].

{Y ¡confía en el Viviente, Que no muere!} [Corán, 25:58].

 Su Habla tampoco se le asemeja al atributo de las criaturas. Es un Atributo Eterno .(Habla) الكَلاَمُ (5

establecido en Su Esencia. La prueba de este Atributo Divino es:

{Con Moisés Alá habló directamente} [Corán, 4:164].

Este Atributo, tanto como la Vida, la Audición y la Visión, atributos que también se nombran 

como atributos de los seres humanos son establecidos por la Revelación. Como tal, creemos en 

ellos, sin negarlo directamente, interpretarlo con tal interpretación que resulta en la negación. 

De hecho, debemos hacer como menciona el Imām Ibn Kaṯīr en su Comentario en el Corán,  

sobre el verso 54 de Sūrah al-A‘rāf,  {Vuestro Señor es Alá, Que ha creado los cielos y la  

tierra en seis días. Luego, se ha instalado en el Trono.} [Corán, 7:54]. Dijo el Imām:

'Los sabios tienen varias opiniones sobre este verso, y aquí no es apropiado enumerar 

todas estas opiniones. Nosotros seguimos en estos asuntos (de los Atributos de Al-lāh) la 

metodología de los Predecesores Piadosos- como Mālik, al-Auzā‘ī, al-Ṯaurī, al-Layṯ, al-

Shāfi‘ī, Aḥmad b. Ḥanbal, Isḥāq b. Rāhawayhi, Imāmes de los Musulmanes actuales y 

pasados, (la metodología es) transmitirlos como han sido revelados, sin estipular una 

modalidad, sin semejanza a la creación y sin explicarlos con una explicación que los 

niega. Y el sentido literal que ocurre en los pensamientos de los que se Le asemejan a Su 



creación es negado por Al-lāh. Nada entre Su creación se le asemeja. {No hay nada que 

se Le asemeje. Él es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Corán, 42:11].'

El Corán es el Habla de Al-lāh por prueba del verso del Corán. Es obligatorio creer que es el 

Habla de Al-lāh y es eterno. No debemos preguntar, “¿Cómo?” Dice Imām al-Ṭaḥāwī, en su 

obra celebrada:

'Entonces quién lo oiga y alega que lo dijo un ser humano ha dejado de creer. Alá ha 

censurado, reprendió y amenazado tal persona con el Infierno: {Por cierto que le 

arrojaré al fuego del Infierno} [Corán, 74:26]. Cuando Alá amenazó los que dicen 

{No es sino la palabra de un mortal} [Corán, 74:25], entendimos que es el discurso 

del Creador de los humanos, y que no se parece al discurso humano.'

¡Ojo! Sobre este asunto hay mucho debate y discusión. Para el bien de nuestra fe, es mejor  

evitar discutir sobre estas cosas. Sometemos a lo que Al-lāh y Su Mensajero (que Al-lāh lo  

bendiga y le conceda la paz) han dicho. En cuanto a las opiniones de los sabios, sometemos a su 

conocimiento y no los negamos. 

6 y 7) Este Atributo y .(Audición) الـسَّمْعُ   Estos dos Atributos son establecidos en la .(Visión) البـَصَرُ 

revelación. Su veredicto es igual al veredicto de la Vida y el Habla. L Es importante saber en general 

que Al-lāh no usa miembros corporales para halbar, ver y oír. De hecho atribuir un cuerpo a Al-lāh es 

una equivocación seria y viola la regla de que Al-lāh no se le asemeja a Su creación. os versos que 

establecen estos dos son numerosos. Algunos son:

{Alá escoge enviados entre los ángeles y entre los hombres. Alá todo lo oye, todo lo ve.}  

[Corán, 22:75].

{A Alá no le gusta la maledicencia en voz alta, a no ser que quien lo haga haya sido tratado 

injustamente. Alá todo lo oye, todo lo sabe.} [Corán, 4:148].

{No hay nada que se Le asemeje. Él es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Corán, 42:11].



Sección 2: Fe en los Ángeles   (  ِالإيمَانُ بِالمَلاَئِكَتِه  )  

Ángeles son seres creados de luz pura. No tienen libre albedrío, no procrean, no comen, no beben y no 

duermen. Cada uno siempre está preocupado con la adoración o el trabajo que Al-lāh le haya asignado. 

No desobedecen a Sus mandamientos. Solo Al-lāh sabe cuantos Ángeles existen y enumerarlos es algo 

imposible para el ser humano. Pero de ese número fuimos informados de nueve:

 .Él es el líder de todos los Ángeles y uno de los cuatro Arcángeles .(la paz sea con él) (Ŷibrīl) جِبْرِيل

Es él  quien ha transmitido la  revelación de  Al-lāh a  todos los  Profetas  y Mensajeros (que Al-lāh 

bendiga y conceda la paz a todos). En adición, él fue encargado con traer el castigo a los pueblos 

castigados por Al-lāh en el pasado. También es él que sopló el espíritu en el vientre de nuestra Señora 

Maryam (la paz sea con ella) y ese espíritu fue nuestro Maestro ‘Īsā (la paz sea con él).También fue él 

que dirigía los ejércitos de los Ángeles que luchaba juntos con los Profetas en contra los enemigos de 

Al-lāh.

 Está a cargo de la distribución del sustento a todas las criaturas y a .(la paz sea con él) (Mīkāl) مِيكَال

enviar las lluvias.

(Isrāfīl) إـِـسْرَافِيل  es el  Ángel  que tocará la  trompeta el  Día del  Juicio.  Tocará una vez y todas las 

criaturas vivas morirán. Luego tocará otra vez y todas las criaturas muertas se resucitarán.

 el Ángel de la muerte). Este Ángel está a cargo de sacar los espiritus de] (Malak al-Maut) مَلَكُ الـمَوتِ

todos los yinnes y seres humanos en el momento de su muerte. El nombre mas famoso de este Ángel es 

 Pero este nombre no viene en el Corán ni los ḥadīṯes auténticos. La mayoría de los .(Izrā’īl‘) عِزْرَائـِيل

sabios dicen que vienen de las tradiciones de los Judíos. Y la regla de estas tradiciones es ni negarlas ni 

confirmarlas, si el Corán o el Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz) no las mencionan. 



 .Son los dos Ángeles a cargo de interrogar al recién muerto en la tumba .(Nakīr) نَكِير y (Munkar) مُنْكَر

Si contesta bien las preguntas, lo dejan en paz y le orientan hacia su lugar en el Paraíso. Si no, le pegan 

fuerte y le orientan hacia su lugar en el Infierno. Y así permanece el muerto hasta el Día del Juicio.

 Es el nombre de los dos Ángeles asignados a .[observadores vigilantes] (Raqīb ‘Atīd) رَقـِـيب عَتـِـيد

todos los seres humanos para observar y apuntar todas sus obras- buenas o malas y todas sus palabras.

 .Es el encargado de distribuir las recompensas a toda la gente del Paraíso .(Riḍwān) رِضْوَان

.Es el encargado de aplicar el castigo a toda la gente del Infierno .(Mālik) مَالكِ



Sección 3: Fe en las Escrituras   (  الإيمَان بِالكُتُب  )  

Es obligatorio creer en todas las Escrituras que Al-lāh (Altísimo sea) haya enviado a Sus Profetas y 

Mensajeros (que Al-lāh los bendiga y les conceda la paz). Estos incluye los Libros y las Hojas. Los 

Libros son revelaciones de una Ley completa, mientras las Hojas son pequeños Libros revelados con 

dirección general. Creemos en todas las revelaciones a todos los Profetas y Mensajeros. Nuestra fe en 

las revelaciones es enfatizada con respeto a las revelaciones mencionadas específicamente en el Corán 

y el Ḥadīṯ. Son seis:

ورَاة  Es el iluminado Libro revelado a Mūsā (la paz sea con él) como una guía y una luz .(la Tora) التَّ

para los Descendientes de Israel. 

بُور  Refiere al libro de cantos y con la guía revelado al Profeta Dāwūd (la paz sea con .(los Salmos) الزَّ

él). 

 Es el libro revelado al Profeta ‘Īsā (la paz sea con él). En este Libro, Al-lāh .(el Evangelio) الإنـْجِيل

reveló un nuevo pacto, abrogando algunas sentencias de la Tora y revelando a los Descendientes de 

Israel la verdad de algunas cosas sobre las cuales discutían. 

صُحُف إِبْرَاهـِـيم  (las Hojas de Ibrāhīm) y صُحُف مـُـوسَى   (las Hojas de Mūsā).  Son pequeños libros 

revelados a los Profetas Ibrāhīm y Mūsā (la paz sea con los dos) con la Palabra de Al-lāh y dirección 

general.  Algunos  sabios  también  añaden  a  esta  lista  las  Hojas  de  Set شِيث)  صُحُف  ).  Pero  hay 

diferencia de opinión.

Ninguno de las Escrituras previamente mencionados existen en su forma original, ya que las naciones 

previas cambiaban mucho las Escrituras cuando no coincidían con sus deseos. Al-lāh dice en el Corán, 

refiriendo a la Gente de las Escrituras previas a la revelación al Profeta Muhammad (que Al-lāh lo 



bendiga y le conceda la paz):

{¡Ay de aquéllos que escriben la Escritura con sus manos y luego dicen: Esto viene de Alá, para, luego, 

malvenderlo! ¡Ay de ellos por lo que sus manos han escrito! ¡Ay de ellos por lo que han cometido!} 

[Corán, 2:79].

Y también dice:

{Pero los impíos cambiaron por otras las palabras que se les habían dicho e hicimos bajar contra los 

impíos un castigo del cielo por haber obrado perversamente.} [Corán, 2:59].

Y:

{Pero los impíos de ellos cambiaron por otras las palabras ¡que se les habían dicho y les enviamos un 

castigo del cielo por haber obrado impíamente.} [Corán, 7:162].

Además de estos cambios, todas las Escrituras previas han sido abrogadas por el Corán. Dice Al-lāh 

(Altísimo sea) en el Corán, refiriendo a los Profetas previos:

{Y cuando Alá concertó un pacto con los profetas: «Cuando venga a vosotros un Enviado que confirme 

lo que de Mí hayáis recibido comoEscritura y como Sabiduría. habéis de creer en él y auxiliarle». Dijo: 

«¿Estáis  dispuestos  a  aceptar  mi  alianza  con  esa  condición?»  Dijeron:  «Estamos  dispuestos». 

Dijo:«Entonces, ¡sed testigos! Yo también. con vosotros, soy testigo».} [Corán, 3:81].

Y el Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz) ha dicho en un ḥadīṯ recopilado por Ahmad y 

al-Bayhaqī:

«Si Mūsā estuviera vivo, no le quedaría ninguna opción excepto seguirme.»



 Es el último Libro revelado al último Profeta y .(el Criterio) الفُرْقَان también llamado ,(el Corán) القُرْآن

Mensajero, nuestro Maestro Muhammad (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz). Incluye la esencia 

de todas las otras revelaciones y abroga todas las Leyes de los Profetas previos a él. En adición, Al-lāh 

ha prometido su preservación, cuando dijo:

{Somos Nosotros Quienes hemos revelado la Amonestación y somos Nosotros quien lo preservamos.} 

[Corán, 15:9].

La definición del Corán

La  Escritura que fue  revelado al  Mensajero de Al-lāh,  transmitido  en masa,  escrito  en el  muṣḥaf, 

preservado en los corazones y recitado en las lenguas.

La Escritura: revelación de Al-lāh en forma de un Libro.

Revelado al Mensajero de Al-lāh: es decir al Profeta Muhammad (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la 

paz). 

Transmitido en masa:  transmitido por tantas personas en cada generación que la posibilidad de su 

invención fue eliminado. 

Escrito en el muṣḥaf: refiere a lo que fue escrito en el muṣḥaf oficial de S. ‘Uṯmān (que Al-lāh esté 

complacido con él), de lo cual hicieron siete copias y enviaron a diferentes ciudades importantes del 

mundo Islámico.

Preservado en los corazones: lo que los ḥuffāẓ (hombres y mujeres que han memorizado el Corán) 

memorizaron  y  verificaron  con  el  Profeta  (que  Al-lāh  lo  bendiga  y  le  conceda  la  paz),  y  en 

generaciones posteriores con sabios autorizados de la verificación. 

Recitado en las lenguas: lo que las personas recitan de las copias del Corán.



Un musulmán debe de confirmar y creer en todo lo que el Corán declara y debe respetar el Corán 

porque es el Habla de Al-lāh.



Fe en los Mensajeros   (  الإيمَان بِالرُّسُل  )  

El intelecto del ser humano puede ayudarlo a concluir que Dios existe. Pero es incapaz de informarle de 

lo que Dios quiere de él. Por eso, Al-lāh ha enviado Profetas y Mensajeros a los seres humanos para 

informarles de lo que Al-lāh requiere de ellos. Envió alrededor de 124.000 Profetas, 313 de los cuales 

también eran Mensajeros. La diferencia entre los Profetas y los Mensajeros es que el Profeta es él que 

recibe la revelación de Al-lāh (Altísimo sea) en la forma de instrucciones Divinas, sin tener en cuenta si 

se le haya exigido transmitir dichas instrucciones a un pueblo en particular. El Mensajero, por otro 

lado, recibe la revelación y se le exige transmitir las instrucciones a un pueblo en particular. Entonces 

todos los Mensajeros son Profetas, pero no todos los Profetas son Mensajeros. 

Los Profetas y Mensajeros son dotados de inteligencia (الفَطـَانَة), veracidad (الـصِّدْق), fiel transmisión 

de las instrucciones Divinas (التَّبْلـِيغ) y integridad (الأَمـَانَة). Y no pueden faltar de ninguno de estos 

atributos. Pero es permitido para ellos sentir hambre, frío y calor, enfermedades. También es permitido 

para ellos  comer,  beber,  casarse,  dormir,  hacer  comercio y cualquier  otra  acción mundana que no 

resulta en disminución de sus grados.



De todos los Profetas y Mensajeros, conocemos veinticinco por la revelación:

(Ṣāliḥ) صَالِح (Hūd) هُود (Noe) (Nūḥ) نُوح (Idrīs) إِدرِْيس

(Enoc)

 (Ādam)  آدَم

(Adán)

 (Ya‘qūb) يَعْقُوب

(Jacob)

 (Isḥāq)  إسِْحَاق

(Isaac)

 إِسْمَاعِيل
(Ismā‘īl) (Ismael)

(Lot) (Lūṭ) لُوط (Ibrāhīm) إِبْرَاهِيم

(Abraham)

 (Mūsā) مُوسَى
(Moisés)

 (Hārūn) هَارُون

(Aarón)

 (Šu‘ayb) شُعَيب

(Jetro)

 (Ayyūb) أَيُّوب

(Job)

 (Yūsuf) يُوسُف

(José)

 (Ilyās) إِلْيَاس

(Elías)

 سُلَيْمَان
(Sulaymān) 

(Salomón)

 (Dāwūd) دَاوُد

(David)

-Ḏu al) ذُو الكفِْل

Kifl)  (Ezequiel)

(‘al-Yasa) اليَسَع

(Josue)

 مُحَمَّد
(Muhammad)

 (Īsā‘) عِيسَى
(Jesús)

 (Yaḥyā) يَحْيَى

(Juan)

 (Zakariyya) زَكَرِيَّا

(Zacarías)

 (Yūnus) يُونُس

(Jonás)

Muhammad es el Mensajero de Al-lāh (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz)

El último de todos los Profetas y Mensajeros es nuestro Maestro, el Profeta y Mensajero de Al-lāh 

Muhammad b.  Abdullah  (que  Al-lāh  lo  bendiga  y  le  conceda  la  paz).  Es el  mas  exaltado de  los 

Mensajeros el  mas amado a Al-lāh.Al-lāh hizo la fe en y el  amor hacia él un requisito para la fe 

verdadera. Dijo el Profeta que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz):

«Uno solo completará su fe cuando sea mas amado a él de sus padres, si mismo y toda la humanidad.»

Fue  enviado  al  universo  entero  como  una  misericordia,  y  a  los  seres  humanos  y  los  ŷinnes 

específicamente como nuncio de buenas nuevas y como advertencia, como una luz y una guía a Al-lāh, 

y por Su permiso una antorcha luminosa. Su mensaje completó y reunió los mensajes de todos los 

demás Profetas y Mensajeros. Y su ley reemplaza y abroga todas las leyes previas. 



Su padre era ‘Abdullah b. ‘Abd al-Muṭalib b. Hāšim b. ‘Abd Manāf. Su madre era Āminah b. Wahb b. 

‘Abd Manāf b. Zuhrah b. Kilāb. Nació en Makkah en 570 de la Era Cristiana, que correspondió con el 

año de los Elefantes. Su papá murió antes de su nacimiento y su madre cuando todavía era niño. Le 

amamantó Ḥalīmah de la tribu Banū Sa‘d. Nadie antes de él había sido nombrado Muhammad. 

Recibió la revelación de Al-lāh cuando había cumplido cuarenta años y predicó por veintitrés años 

después. Cuando tenía cincuenta y tres años, emigró a la ciudad de Ṭaybah por la orden de Al-lāh 

(Altísimo sea)- el nombre de la cual fue cambiado a Madinah al-Nabī (la Ciudad del Profeta). Falleció 

en esa ciudad diez años después, en el año 632  de la era Cristiana. 

El Viaje Nocturno

Antes de la emigración (hiŷrah), el Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz) fue transportado 

de Makkah al Jerusalén en una sola noche. Este viaje ocurrió mientras él estaba despierto y no ocurrió 

en un sueño. En Jerusalen, dirigió a todos los previos Profetas y Mensajeros en oración y luego fue 

levantado sobre los siete cielos, donde Al-lāh le mostró  {uno de los mayores Signos de su Señor} 

[Corán, 53:18]. 

Según un grupo de los Compañeros, incluso Ibn ‘Abās, al-Ḥassan y ‘Urwah b. Zubayr, vio a Al-lāh en 

cuando subió a los siete cielos y conversó con él. Otros, incluso ‘Ā’išah y Ibn Mas‘ūd mantuvieron que 

no Lo vio, pero confirmaron que Al-lāh habló contigo. También recibió la prescripción de las cinco 

oraciones obligatorias en esa noche. 

Abū Bakr (que Al-lāh esté complacido con él) fue confirmado en el grado de Ṣiddīq (extremamente 

veraz) debido a su confirmación de este Viaje.

Su Familia

Su padre era Abdullah (عَبْد الله) y su madre Āminah (آمِنَة). Los dos eran de la tribu de Qurayš.



Sus tíos honrados con el Islām eran tres

Dos tíos y una tía. Los dos tíos eran Ḥamzah (حَمْزَة), quien murió en la Batalla de Uḥud y al-‘Abbās (

 quien transmitió muchas de las (عـَبْد الله بْن العَبَّاس) padre del famoso Abdullah b. al-‘Abbās ,(العَبَّاس

ciencias del Corán y su explicación.

Su tía que aceptó el Islām era Ṣafiyyah.

Sus Esposas

Cuando murió,  el  Profeta  (que Al-lāh lo  bendiga y le  conceda  la  paz)  tenía  nueve  esposas.  Estas 

mujeres  fueron  prohibidas  casarse  después  de  su  muerte  y  se  conocen  como 'Las  Madres  de  los 

Creyentes (أُمَّهَات الـمُؤْمِنِين). Son ‘Ā’išah (َعَائِشة), Ḥafṣah (حفَْصَة), Sawdah (سَودَة), Ṣafiyyah (صَفِيَّة), 

Maymūnah (مَيْمُونَة), Ramlah (رَمْلَة), Hind (هِنْد), Zaynab (زَيْنَب) y Ŷuwayriyyah (جوَُيْرِيَّة).

Pero antes de todas, se había casado con su primera esposa, su apoyo en los primeros días del Islām, 

Jadīŷah (خَدِيجَة). Ella era la mas amada a él y dio a luz a todos sus hijos aparte de Ibrāhīm- quien era 

el  hijo  de  su  sierva  María  la  Copta.  En  adición,  ella  era  la  madre  de  Fāṭimah  (que  Al-lāh  esté 

complacido con ella), a través de quien descienden todos sus descendientes.

Sus Hijos

Tuvo siete hijos. Tres niños y cuatro niñas. Seis de sus hijos nacieron de su esposa Jadīŷah. Son al-

Qāsim (القـَاسِم), ‘Abdullah (عـَبْد الله), Fāṭimah (فَاطـِمَة), Zaynab (زَيـْنَب), Ruqayyah (ة  y Umm (رُقَيَّ

Kulṯūm (أُم كُلْثُوم). 



El séptimo era su hijo por la sirviente María la Copta y se llama Ibrāhīm (إِبْرَاهِيم). 

Todos sus hijos murieron en su niñez. Sus hijas vivieron vidas largas. 

Sus Nietos

De ‘Alī (عَلِي) y Fāṭimah (فَاطِمَة) (que Al-lāh esté complacido con los dos) tuvo dos nietos, al-Ḥasan (

 Todos ellos juntos forman la Gente de la Casa del Profeta. Que Al-lāh .(الحـُسَين) y al-Ḥusayn (الحـَسَن

esté complacido con todos.

Sus compañeros

El compañero se define como alguien que aceptó el Islām durante la vida del Profeta (que Al-lāh lo 

bendiga y le conceda la paz, lo conoció en un estado del Islām y falleció siendo Musulmán. Todos sus 

compañeros eran justos y virtuosos. Transmitieron la religión a nosotros de manera fiel y confiable. Es 

absolutamente  prohibido hablar  mal  de  los  Compañeros y  asumir  lo  mejor  de  todos  ellos  es  una 

indicación de la verdadera fe. 

Entre ellos, algunos son mas distinguidos. Son:

Los Cuatro Califas

1. Abū Bakr (أَبُو بَكْر الصِّدِّيق) (que Al-lāh esté complacido con él). Fue el primer sucesor (Califa) 

del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz) y, según la mayoría de los sabios de 'La 

Gente de la Sunnah y Consenso [أـَهْل الـسُّنَّة وَ الجَمـَاعَة],' es mejor y mas exaltado en rango de 

todos los compañeros. Bajo él, el Corán fue recopilado en un solo volumen. 

2. ‘Umar b.  Al-Jaṭṭāb (اب بْن الخطََّ .(que Al-lāh esté complacido con él) (عـُـمرَ   Fue el  segundo 



sucesor y se conoce como al-Fārūq (el Justo). Durante su reino, el Islām se difundió mas allá de 

las fronteras de la Arabia, hasta Persa y la Europa. 

3. ‘Uṯmān b. ‘Affān (ان بْن عفََّ  conocido como el ,(que Al-lāh esté complacido con él) (عثُـْمَان 

'Poseedor de las dos Luces' debido a que se casó con dos de las hijas del Profeta (que Al-lāh lo 

bendiga y le conceda la paz). Fue el tercero sucesor del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le 

conceda la paz). Él preparó una copia oficial del Corán para enviarlo a todas las tierras del 

Islām. Este acto impidió que el Corán cambiara. 

4. ‘Alī b. Abī Ṭālib (عَلِي بْن أَبِي طَالِب) (que Al-lāh esté complacido con él). Era el cuarto Califa, 

el primo y el  yerno del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz). Era conocido como 

la “Puerta de la Ciudad del Conocimiento.” Bajo él, se desarrollaron muchas de las ciencias 

fundamentales del Islām, como ciencias del idioma Árabe, la Jurisprudencia y Explicación del 

Corán.

Esta es la orden correcta de la sucesión del poder después del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le 

conceda la paz). Y es obligatorio aceptar la autoridad de todos los Cuatro Califas. 

Los diez que recibieron las buenas noticias del Paraíso

En adición, hay diez compañeros que recibieron las buenas noticias y la garantía del Paraíso en el Día 

de la Batalla del Badr. Son:

1. Abū Bakr (اَبُو بَكْر الصِّدِّيق)

2. ‘Umar (عُمَر بْن الخطََّاب)

3. ‘Uṯmān (عُثْمَان بْن عَفَّان)

4. ‘Alī (عَلِي بْن أبَِي طَالِب)

5. Ṭalḥa (طَلْحَة)



6. Zubayr ()

7. ‘Abd al-Raḥmān b. ’Auf (عبَْد الرَّحْمَن بْن أَوف)

8. Sa‘d b. Abī Waqqāṣ (سَعْد بْن أبَِي وَقَّاص)

9. Sa‘īd b. Zayd (سَعِيد بْن زَيْد)

10. Abū ‘Ubayda b. Ŷarrāḥ (عبَُيدةَ بْن الجَرَّاح)

Que Al-lāh esté complacido con todos y levante sus rangos siempre y perpetuamente.



Fe en el Último Día   (  ِالإيمَان بِاليَوم الآخر  )  

Incluye creer que algún día- Al-lāh (Altísimo sea) sabe cuando- resucitará a todos los muertos. Serán 

reunidos y juzgado por sus obras. La gente del Paraíso serán salvos por la misericordia de Al-lāh y la 

gente del Infierno serán castigado por Su justicia. De los eventos de ese día son:

• La resurrección

• El pararse en espera del juicio

• La gran intercesión del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda la paz)

• El peso de las obras en la balanza del juicio

• Cruzar el puente de al-Ṣirāṭ

• El apagamiento del sed de los electos en el Pozo del Profeta (que Al-lāh lo bendiga y le conceda 

la paz)

Fe en el Destino   (  الإيمَان بِالقَدَر  )  

La fe en el destino incluye creer que todo lo bueno y lo malo que ocurre en el universo es por el decreto 

y la determinación de Al-lāh. Si hay algo que fallamos obtener, nunca lo hubiésemos obtenido. Y si 

obtenemos algo, nunca hubiésemos fallado de obtenerlo.Esto incluye nuestras buenas obras y nuestros 

pecados. Y Al-lāh siempre ha sabido el numero y los nombres de todas las personas que entrarȧn al 

Paraíso  y el  Infierno.  Y estos  números nunca cambian.  No sabemos como funciona  el  Decreto y 

Determinación Divina.  Y no debemos investigarlo  demasiado.  Es  suficiente  saber  que  tenemos la 

voluntad de elegir nuestras acciones, las escogemos y Al-lāh nos ha hecho responsables de nuestras 

elecciones y acciones. 


