Seccion 1: Fe en Al-lah (L SN

En el susodicho hadit, Yibril (;S/\.&.A\ 4.3.1.9) dijo al Profeta (V..L/w j 41.1./9 Al u‘t’)’ “Hablame acerca del

Iman (fe).” Respondio, “Que creas en Al-lah, en sus 4ngeles, en sus libros, en sus mensajero y en el dia
final y que creas en el decreto divino, tanto de su bien como de su mal.” Este hadit explica los seis

pilares de la fe Islamica, los cuales vamos a explicar con detalles, in sha Al-lah.

La primera obligacion para cada persona es reconocer a su Sefior. El conocimiento minimo es declarar,

creer y saber que Al-lah (Altisimo sea):

1. Existe y que nada ni nadie merece ser adorado excepto El (jAl-lah! el Viviente, el Subsistente)

[Coran, 2:255].

o La definicion de un oyl (dios), en el Islam es el objeto de adoracion.

2. Que es Unico. {Vuestro Dios es un Dios Uno.} [Coran, 2:163]; {Di: «jEl es Ala, Uno,} [Coran,
112:1]

3. No tiene socios, pareja ni hijos. {Di: «Mi azala, mis practicas de piedad, mi vida y mi muerte
pertenecen a Ald, Sefior del universo. No tiene asociado. Se me ha ordenado esto y soy el
primero en someterse a El»} [Coran, 6:162-163]; {Y: 'Nuestro Sefior -jexaltada sea Su
grandeza!- no ha tomado compaiiera ni hijo'} [Coran, 72:3].

4. Que nadie ni nada entre su creacion se le asemeja. {No hay nada que se Le asemeje. El es Quien

todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Coran, 42:11].

En adicién, Al-l1ah tiene trece atributos esenciales. Es decir que son los Atributos de Su Esencia Divina.
Estos trece se dividen en tres categorias: El Atributo Esencial, los Atributos Negativos y Atributos

Afirmativos.



El Atributo Esencial

1) : j,i-_;J\ (Existencia). Su Existencia es absoluta. No depende en ninguna otra cosa. La mejor prueba

de Su Existencia es la naturaleza que Al-1ah ha otorgado al ser humano. Esta naturaleza le indica que
todas estas criaturas, que antes no existian y luego empezaron a existir, necesitan a un Creador
Todopoderoso. Débido a que la naturaleza del ser humano indica al ser humano la creacion y su
perfeccion, y esta demuestra a su intelecto la Existencia de un Creador, las pruebas de la revelacion
indican a Sus Atributos mas de que indican Su Existencia. Sin embargo, hay unos versos del Coran que

son pruebas:

{¢{Han sido creados de la nada? ;O son ellos los creadores? ;O han creado los cielos y la

tierra? No, no estan convencidos. }[Coran, 52:35-36].

{¢(Es que no consideran como han sido creados los camélidos, como alzado el cielo. como

erigidas las montafias, 6mo extendida la tierra?} [Corén, 88:17-20].
Los Atributos Negativos

Estos Atributos se llaman “negativos” porque afirmarlos necesariamente indica negar sus opuestos.

1) (/.A.B_S\ (ser sin principio). Significa que Su Existencia no tiene principio ni inicio. De las pruebas de

este Atributo Divino son:
Del Coran:

{El es el Primero} [Coran, 57:3].
De la Sunnah:

«Al-lah existi, y nada existia con él...» (Bujari).



£
2) ¢ ) (Ser sin terminacion). Significa que Su Existencia nunca terminara ni acabara. Existira

eternamente. De las pruebas de este Atributo Divino son:

{Todo aquél que estd sobre ella es perecedero. Pero subsiste tu Sefior, el Majestuoso y

Honorable} [Coran, 55:26-27].

{El es el Primero y el Ultimo...} [Coran, 57:3].

3) d;y\.ob}lb dl;r.U i}:j\.:;-\!\ (disimilitud absoluta a Su creacion). Significa que El no se le asemeja a

ningun ser creado, ni en Su Esencia ni Sus Atributos ni Sus Acciones. Los Atributos que El parece

compartir con la creacion, como “el conocimiento [{,.L,d\],” por ejemplo, solo se comparten en nombre.

Las realidades de esos atributos son totalmente diferentes. De las pruebas de este Atributo Divino son:
{No hay nada que se Le asemeje. El es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Coran, — 42:11].

{No tiene absolutamente ningun par} [Coran, 112:4].
4) M %L;E.S\ (Autosuficiencia Absoluta). Significa que Al-1ah (Altisimo sea) no es un Atributo para

que necesite a una Esencia en la cual existir y no necesita a nadie para hacerLe existir. De las pruebas

de este Atributo Divino son:

{{Hombres! Sois vosotros los necesitados de Alad, mientras que Ald es Quien Se basta a Si

mismo, el Digno de Alabanza.} [Coran, 35:15].

{Al-1ah es completamente independiente de las criaturas} [Coran, 3:97].

5) &;J\:X;}J\(Unicidad). Este Atributo Divino casi no necesita de prueba alguna para los

Musulmanes, ya que la declaracion de Su Unicidad es el signo y la emblema del Islam. Sin esta

declaracion, no hay Islam ni Musulman. Es la esencia de la predicacion Profética y la llave a la



felicidad eterna y absoluta. Trajeron esta declaracion todos los Profetas y Mensajeros. Pero de

las pruebas- y son muchos y sin nimero- son:
Del Coran:

{Vuestro Dios es un Dios Uno. No hay mas dios que El, el Compasivo, el Misericordioso.}

[Coran, 2:163].

{Di: La verdad es que Al-lah es Uno} [Coran, 112:1].

De la Sunnah:

«Lo mejor que he dicho, yo y los Profetas antes de mi, es 'No hay mas dios que Al-1ah.'»
Los Atributos Afirmativos

Estos Atributos se llaman “afirmativos” porque son Atributos que los afirmamos por la revelacion,

aunque

1) i/.x./;ﬁ\ (Omnipotencia). Es el Atributo Divino por el cual Al-lah cause que las cosas que posiblemente

pueden existir existan, o no existan, segun las estipulaciones de Su conocimiento y Voluntad. De las

pruebas de este Atributo Divino son:

{¢Es que no consideran coémo han sido creados los camélidos, como alzado el cielo. como

erigidas las montafias, 6mo extendida la tierra?} [Coran, 88:17-20].

También entre las pruebas es el siguiente, que es repetido muchas veces en el Coran:

{Al-1ah es omnipotente.}.



2) 2/3\/)}1\ (Voluntad). Es el Atributo Divino por el cual Al-lah especifica por las cosas, que

posiblemente pueden existir, algo de las cosas y situaciones que son posibles para ella. Es decir los ojos

de los seres humanos pueden ser de diferentes colores. De las pruebas de este Atributo Divino son:
Del Coran:
{Su orden, cuando quiere algo, le dice tan solo: «jSe!» Y es.} [Coran, 36:82].
{Tu Sefior crea y elige lo que quiere.} [Coran, 28:68].

De la Sunnah:

«y conoce que si todo el pueblo se retne para beneficiarte en algo, no te beneficiardn excepto
en lo que Dios ha escrito para ti, y si reune para perjudicarte en algo, no te perjudicaran salvo

en algo que Dios haya escrito sobre ti.»

£ o0
3) (,.Ld\ (Omnisciencia). Es un Atributo Divino que revela- sin ignorancia previa- lo que es necesario,

imposible y posible para las cosas que posiblemente pueden existir- segun los requisitos de la Sabiduria
Divina. Es decir que Al-l1ah sabe, sin tener que aprender, todo lo que es posible, imposible y necesario
para cada cosa que existe o que pueden posiblemente existir. De las pruebas del Conocimiento Divino

son:

{El posee las llaves de lo oculto, sélo El las conoce. El sabe lo que hay en la tierra y en el
mar. No cae ni una hoja sin que El lo sepa, no hay grano en las tinieblas de la tierra, no hay

nada verde, nada seco, que no esté en una Escritura clara.} [Coran, 6:59].

{Ala sabe lo que cada hembra lleva y cuando se contrae el utero, cuando se dilata. Todo lo
tiene medido.El Conocedor de lo oculto y de lo patente, el Grande, el Sublime.} [Coran,

13: 8-9].



4) gL;;-\ (Vida). Su Vida no se le asemeja a las vidas de Sus criaturas. Es un Atributo Eterno establecido

en Su Esencia. De las numerosas pruebas de este Atributo Divino son:
{jAla! No hay mas dios que El. el Viviente, el Subsistente.} [Coran, 2:255].
{Los rostros se humillaran ante el Viviente, el Subsistente.} [Coréan, 20:111].
{El es el Vivo. No hay mas dios que El.} [Coran, 40:65].

{Y jconfia en el Viviente, Que no muere!} [Coran, 25:58].

5) ;;/MKJ\ (Habla). Su Habla tampoco se le asemeja al atributo de las criaturas. Es un Atributo Eterno

establecido en Su Esencia. La prueba de este Atributo Divino es:
{Con Moisés Ala hablo directamente} [Coran, 4:164].

Este Atributo, tanto como la Vida, la Audicion y la Vision, atributos que también se nombran
como atributos de los seres humanos son establecidos por la Revelacion. Como tal, creemos en
ellos, sin negarlo directamente, interpretarlo con tal interpretacion que resulta en la negacion.
De hecho, debemos hacer como menciona el Imam Ibn Katir en su Comentario en el Coran,
sobre el verso 54 de Siirah al-A‘raf, {Vuestro Senor es Al4, Que ha creado los cielos y la

tierra en seis dias. Luego, se ha instalado en el Trono.} [Cordn, 7:54]. Dijo el Imam:

'Los sabios tienen varias opiniones sobre este verso, y aqui no es apropiado enumerar
todas estas opiniones. Nosotros seguimos en estos asuntos (de los Atributos de Al-1ah) la
metodologia de los Predecesores Piadosos- como Malik, al-Auza‘i, al-Tauri, al-Layt, al-
Shafi‘l, Ahmad b. Hanbal, Ishaq b. Rahawayhi, Imames de los Musulmanes actuales y
pasados, (la metodologia es) transmitirlos como han sido revelados, sin estipular una
modalidad, sin semejanza a la creacién y sin explicarlos con una explicacion que los

niega. Y el sentido literal que ocurre en los pensamientos de los que se Le asemejan a Su



creacion es negado por Al-1ah. Nada entre Su creacion se le asemeja. {No hay nada que

se Le asemeje. El es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Coran, 42:11].'

El Coran es el Habla de Al-1ah por prueba del verso del Coran. Es obligatorio creer que es el
Habla de Al-1ah y es eterno. No debemos preguntar, “;Cémo?” Dice Imam al-Tahawi, en su

obra celebrada:

'Entonces quién lo oiga y alega que lo dijo un ser humano ha dejado de creer. Ala ha
censurado, reprendié y amenazado tal persona con el Infierno: {Por cierto que le
arrojar¢ al fuego del Infierno} [Coran, 74:26]. Cuando Ala amenazo los que dicen
{No es sino la palabra de un mortal} [Coran, 74:25], entendimos que es el discurso

del Creador de los humanos, y que no se parece al discurso humano.'

iOjo! Sobre este asunto hay mucho debate y discusion. Para el bien de nuestra fe, es mejor
evitar discutir sobre estas cosas. Sometemos a lo que Al-lah y Su Mensajero (que Al-lah lo
bendiga y le conceda la paz) han dicho. En cuanto a las opiniones de los sabios, sometemos a su

conocimiento y no los negamos.

6y7) JCMJ\ (Audicion). Este Atributo y j..,ad\ (Vision). Estos dos Atributos son establecidos en la

revelacion. Su veredicto es igual al veredicto de la Vida y el Habla. L Es importante saber en general
que Al-lah no usa miembros corporales para halbar, ver y oir. De hecho atribuir un cuerpo a Al-lah es
una equivocacion seria y viola la regla de que Al-1ah no se le asemeja a Su creacidn. os versos que

establecen estos dos son numerosos. Algunos son:

{Ala escoge enviados entre los angeles y entre los hombres. Ala todo lo oye, todo lo ve.}

[Coran, 22:75].

{A Ala no le gusta la maledicencia en voz alta, a no ser que quien lo haga haya sido tratado

injustamente. Ala todo lo oye, todo lo sabe.} [Coran, 4:148].

{No hay nada que se Le asemeje. El es Quien todo lo oye, Quien todo lo ve.} [Coran, 42:11].



Seccion 2: Fe en los Angeles (:SEML 3\.}}!\)

Angeles son seres creados de luz pura. No tienen libre albedrio, no procrean, no comen, no beben y no
duermen. Cada uno siempre esta preocupado con la adoracién o el trabajo que Al-1ah le haya asignado.
No desobedecen a Sus mandamientos. Solo Al-lah sabe cuantos Angeles existen y enumerarlos es algo

imposible para el ser humano. Pero de ese niimero fuimos informados de nueve:

J__g J,o- (Yibril) (la paz sea con él). El es el lider de todos los Angeles y uno de los cuatro Arcangeles.

Es ¢l quien ha transmitido la revelacion de Al-lah a todos los Profetas y Mensajeros (que Al-lah
bendiga y conceda la paz a todos). En adicién, ¢l fue encargado con traer el castigo a los pueblos
castigados por Al-1ah en el pasado. También es €l que soplo el espiritu en el vientre de nuestra Sefiora
Maryam (la paz sea con ella) y ese espiritu fue nuestro Maestro ‘Isa (la paz sea con él).También fue él
que dirigia los ejércitos de los Angeles que luchaba juntos con los Profetas en contra los enemigos de

Al-lah.

JLQ?A (Mikal) (la paz sea con ¢€l). Esta a cargo de la distribucion del sustento a todas las criaturas y a

enviar las lluvias.

J.;.Q‘jw_l (Israfil) es el Angel que tocara la trompeta el Dia del Juicio. Tocard una vez y todas las

criaturas vivas moriran. Luego tocara otra vez y todas las criaturas muertas se resucitaran.

O };_S\ E)U.A (Malak al-Maut) [el Angel de la muerte). Este Angel esta a cargo de sacar los espiritus de

todos los yinnes y seres humanos en el momento de su muerte. El nombre mas famoso de este Angel es

J.:_-‘\/) 7 (‘lzra’1l). Pero este nombre no viene en el Coran ni los hadites auténticos. La mayoria de los

sabios dicen que vienen de las tradiciones de los Judios. Y la regla de estas tradiciones es ni negarlas ni

confirmarlas, si el Coran o el Profeta (que Al-lah lo bendiga y le conceda la paz) no las mencionan.



Jﬁ (Munkar) y J.r{\; (Nakir). Son los dos Angeles a cargo de interrogar al recién muerto en la tumba.
Si contesta bien las preguntas, lo dejan en paz y le orientan hacia su lugar en el Paraiso. Si no, le pegan

fuerte y le orientan hacia su lugar en el Infierno. Y asi permanece el muerto hasta el Dia del Juicio.

.A.._..c g_,.::_%) (Raqgib ‘Atid) [observadores vigilantes]. Es el nombre de los dos Angeles asignados a

todos los seres humanos para observar y apuntar todas sus obras- buenas o malas y todas sus palabras.

Q\;b , (Ridwan). Es el encargado de distribuir las recompensas a toda la gente del Paraiso.

UL (Malik). Es el encargado de aplicar el castigo a toda la gente del Infierno.



Seccidn 3: Fe en las Escrituras ( ;.Mfijb QL}:;}!\)

Es obligatorio creer en todas las Escrituras que Al-l1ah (Altisimo sea) haya enviado a Sus Profetas y
Mensajeros (que Al-l1ah los bendiga y les conceda la paz). Estos incluye los Libros y las Hojas. Los
Libros son revelaciones de una Ley completa, mientras las Hojas son pequefios Libros revelados con
direccion general. Creemos en todas las revelaciones a todos los Profetas y Mensajeros. Nuestra fe en
las revelaciones es enfatizada con respeto a las revelaciones mencionadas especificamente en el Coran

y el Hadit. Son seis:

8\/) ;J\ (la Tora). Es el iluminado Libro revelado a Misa (la paz sea con ¢él) como una guia y una luz

para los Descendientes de Israel.

3 ;)\ (los Salmos). Refiere al libro de cantos y con la guia revelado al Profeta Dawiid (la paz sea con

él).

J.:}u}“ (el Evangelio). Es el libro revelado al Profeta ‘Isa (la paz sea con él). En este Libro, Al-1ah

reveld un nuevo pacto, abrogando algunas sentencias de la Tora y revelando a los Descendientes de

Israel la verdad de algunas cosas sobre las cuales discutian.

V"‘Mﬁl u.;:p (las Hojas de Ibrahim) y u..» }i g};:i& (las Hojas de Miusa). Son pequeiios libros

revelados a los Profetas Ibrahim y Miisa (la paz sea con los dos) con la Palabra de Al-lah y direccion

general. Algunos sabios también afiaden a esta lista las Hojas de Set (< i J;:p). Pero hay

diferencia de opinion.

Ninguno de las Escrituras previamente mencionados existen en su forma original, ya que las naciones
previas cambiaban mucho las Escrituras cuando no coincidian con sus deseos. Al-1ah dice en el Coran,

refiriendo a la Gente de las Escrituras previas a la revelacion al Profeta Muhammad (que Al-lah lo



bendiga y le conceda la paz):

{jAy de aquéllos que escriben la Escritura con sus manos y luego dicen: Esto viene de Ala, para, luego,
malvenderlo! jAy de ellos por lo que sus manos han escrito! jAy de ellos por lo que han cometido!}
[Coran, 2:79].

Y también dice:

{Pero los impios cambiaron por otras las palabras que se les habian dicho e hicimos bajar contra los

impios un castigo del cielo por haber obrado perversamente.} [Coran, 2:59].

Y:

{Pero los impios de ellos cambiaron por otras las palabras jque se les habian dicho y les enviamos un

castigo del cielo por haber obrado impiamente.} [Coran, 7:162].

Ademas de estos cambios, todas las Escrituras previas han sido abrogadas por el Coran. Dice Al-1ah

(Altisimo sea) en el Coran, refiriendo a los Profetas previos:

{Y cuando Al4 concert6 un pacto con los profetas: «Cuando venga a vosotros un Enviado que confirme
lo que de Mi hayais recibido comoEscritura y como Sabiduria. habéis de creer en ¢l y auxiliarle». Dijo:
«(Estais dispuestos a aceptar mi alianza con esa condicion?» Dijeron: «Estamos dispuestosy.

Dijo:«Entonces, jsed testigos! Yo también. con vosotros, soy testigo».} [Coran, 3:81].

Y el Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz) ha dicho en un hadit recopilado por Ahmad y
al-Bayhaqf:

«Si Miisa estuviera vivo, no le quedaria ninguna opcion excepto seguirme.»



OT:.EJ\ (el Coran), también llamado &Lﬁ;ﬂ\ (el Criterio). Es el ultimo Libro revelado al ultimo Profeta y

Mensajero, nuestro Maestro Muhammad (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz). Incluye la esencia
de todas las otras revelaciones y abroga todas las Leyes de los Profetas previos a €l. En adicion, Al-lah

ha prometido su preservacion, cuando dijo:

{Somos Nosotros Quienes hemos revelado la Amonestacion y somos Nosotros quien lo preservamos. }

[Coran, 15:9].

La definicion del Coran

La Escritura que fue revelado al Mensajero de Al-lah, transmitido en masa, escrito en el mushaf,

preservado en los corazones y recitado en las lenguas.

La Escritura: revelacion de Al-1ah en forma de un Libro.

Revelado al Mensajero de Al-lah: es decir al Profeta Muhammad (que Al-lah lo bendiga y le conceda la
paz).

Transmitido en masa: transmitido por tantas personas en cada generacion que la posibilidad de su

invencion fue eliminado.

Escrito en el mushaf: refiere a lo que fue escrito en el mushaf oficial de S. ‘Utman (que Al-lah esté
complacido con ¢l), de lo cual hicieron siete copias y enviaron a diferentes ciudades importantes del

mundo Islamico.
Preservado en los corazones: lo que los huffaz (hombres y mujeres que han memorizado el Corén)
memorizaron y verificaron con el Profeta (que Al-lah lo bendiga y le conceda la paz), y en

generaciones posteriores con sabios autorizados de la verificacion.

Recitado en las lenguas: 1o que las personas recitan de las copias del Coran.



Un musulman debe de confirmar y creer en todo lo que el Cordn declara y debe respetar el Coran

porque es el Habla de Al-lah.



Fe en los Mensajeros (ufwijb QL}}M)

El intelecto del ser humano puede ayudarlo a concluir que Dios existe. Pero es incapaz de informarle de
lo que Dios quiere de ¢l. Por eso, Al-1ah ha enviado Profetas y Mensajeros a los seres humanos para
informarles de lo que Al-lah requiere de ellos. Envio alrededor de 124.000 Profetas, 313 de los cuales
también eran Mensajeros. La diferencia entre los Profetas y los Mensajeros es que el Profeta es €l que
recibe la revelacion de Al-lah (Altisimo sea) en la forma de instrucciones Divinas, sin tener en cuenta si
se le haya exigido transmitir dichas instrucciones a un pueblo en particular. El1 Mensajero, por otro
lado, recibe la revelacion y se le exige transmitir las instrucciones a un pueblo en particular. Entonces

todos los Mensajeros son Profetas, pero no todos los Profetas son Mensajeros.

Los Profetas y Mensajeros son dotados de inteligencia (ZjLL_/é.S\), veracidad (JDLAJ\), fiel transmision

de las instrucciones Divinas ('@_L:.iJ\) y integridad ({3s31). Y no pueden faltar de ninguno de estos

atributos. Pero es permitido para ellos sentir hambre, frio y calor, enfermedades. También es permitido
para ellos comer, beber, casarse, dormir, hacer comercio y cualquier otra accion mundana que no

resulta en disminucién de sus grados.



De todos los Profetas y Mensajeros, conocemos veinticinco por la revelacion:

CSL; (Salih) > j.; (Had) C jj (Nih) (Noe) o Jsl (Idris) (::T (Adam)
(Enoc) (Adan)

o sins (Ya'qib) | Glacwl (Ishaq) Jesll L5 (Lt) (Lot) | peal2l (Ibrahim)
(Jacob) (Isaac) (Isma‘1l) (Ismael) (Abraham)
ey (Mis2) | Og)s (HAI) | ot (Suayb) | g (Ayyib) | i s (Yasuf)

(Moisés) (Aardn) (Jetro) (Job) (José)
Ul (yas) oll syls Dawad) | JaSU 55 (Dual- ) (@l-Yasa‘)
(Elias) (Sulayman) (David) Kifl) (Ezequiel) (Josue)
(Salomon)
.x.o:; Lg:.m.:— (‘Isa) L§:.>r_s: (Yahya) \.3 JS /) (Zakariyya) d“j j.j (Yiinus)
(Muhammad) (Jesus) (Juan) (Zacarias) (Jonas)

Muhammad es el Mensajero de Al-1ah (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz

El Gltimo de todos los Profetas y Mensajeros es nuestro Maestro, el Profeta y Mensajero de Al-lah
Muhammad b. Abdullah (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz). Es el mas exaltado de los
Mensajeros el mas amado a Al-1ah.Al-1ah hizo la fe en y el amor hacia él un requisito para la fe

verdadera. Dijo el Profeta que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz):

«Uno solo completaré su fe cuando sea mas amado a €l de sus padres, si mismo y toda la humanidad.»

Fue enviado al universo entero como una misericordia, y a los seres humanos y los yinnes
especificamente como nuncio de buenas nuevas y como advertencia, como una luz y una guia a Al-lah,
y por Su permiso una antorcha luminosa. Su mensaje completd y reuni6é los mensajes de todos los

demas Profetas y Mensajeros. Y su ley reemplaza y abroga todas las leyes previas.



Su padre era ‘Abdullah b. ‘Abd al-Mutalib b. Hasim b. ‘Abd Manaf. Su madre era Aminah b. Wahb b.
‘Abd Manaf b. Zuhrah b. Kilab. Nacié en Makkah en 570 de la Era Cristiana, que correspondid con el
ano de los Elefantes. Su papa muri6 antes de su nacimiento y su madre cuando todavia era nifio. Le

amamantd Haltmah de la tribu Banii Sa‘d. Nadie antes de ¢l habia sido nombrado Muhammad.

Recibid la revelacion de Al-1ah cuando habia cumplido cuarenta afios y predicé por veintitrés afios
después. Cuando tenia cincuenta y tres afios, emigro a la ciudad de Taybah por la orden de Al-lah
(Altisimo sea)- el nombre de la cual fue cambiado a Madinah al-Nabi (la Ciudad del Profeta). Falleci6

en esa ciudad diez afos después, en el afio 632 de la era Cristiana.
El Viaje Nocturno

Antes de la emigracion (hiyrah), el Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz) fue transportado
de Makkah al Jerusalén en una sola noche. Este viaje ocurrid mientras ¢l estaba despierto y no ocurri6
en un suefio. En Jerusalen, dirigi6 a todos los previos Profetas y Mensajeros en oracion y luego fue
levantado sobre los siete cielos, donde Al-lah le mostré {uno de los mayores Signos de su Seiior}

[Coran, 53:18].

Segtn un grupo de los Compaiieros, incluso Ibn ‘Abas, al-Hassan y ‘Urwah b. Zubayr, vio a Al-1ah en
cuando subid a los siete cielos y converso con él. Otros, incluso ‘A’i$ah y Ibn Mas‘iid mantuvieron que
no Lo vio, pero confirmaron que Al-l1ah hablé contigo. También recibi6 la prescripcion de las cinco

oraciones obligatorias en esa noche.

Abt Bakr (que Al-l1ah esté complacido con €l) fue confirmado en el grado de Siddiq (extremamente

veraz) debido a su confirmacion de este Viaje.

Su Familia

Su padre era Abdullah (fb\ .A...:«) y su madre Aminah (&CaT). Los dos eran de la tribu de Qurays.



Sus tios honrados con el Islam eran tres

Dos tios y una tia. Los dos tios eran Hamzah (S;Q.;-), quien muri6 en la Batalla de Uhud y al-*Abbas (

J:L:d\), padre del famoso Abdullah b. al-‘Abbas (u»\:d\ u-’ Al u\,.p) quien transmitié muchas de las

ciencias del Coradn y su explicacion.

Su tia que acepto el Islam era Safiyyah.

Sus Esposas

Cuando murid, el Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz) tenia nueve esposas. Estas

mujeres fueron prohibidas casarse después de su muerte y se conocen como 'Las Madres de los

Creyentes (s o) olgah). Son “A’isah (i251), Hafsah (iaia), Sawdah (55 sv), Safiyyah (o),

b o, 8

Maymiinah (2\3 ji.:o), Ramlah (2.1.:/)), Hind (.k.o;.a), Zaynab (;.,.:3) y Yuwayriyyah (i 2 9)-

Pero antes de todas, se habia casado con su primera esposa, su apoyo en los primeros dias del Islam,

Jadiyah (2\.;.;3 .k:'>-). Ella era la mas amada a ¢l y dio a luz a todos sus hijos aparte de Ibrahim- quien era

el hijo de su sierva Maria la Copta. En adicion, ella era la madre de Fatimah (que Al-lah esté

complacido con ella), a través de quien descienden todos sus descendientes.

Sus Hijos

Tuvo siete hijos. Tres nifios y cuatro nifas. Seis de sus hijos nacieron de su esposa Jadiyah. Son al-

Qasim (("“'L;U‘)’ ‘Abdullah (‘&)\ .k:_}—), Fatimah (i), Zaynab (;.,_Z_ai/)'), Rugayyah (Z\_Z.é;) y Umm

Kultim (p 2215 o).



El séptimo era su hijo por la sirviente Maria la Copta y se llama Ibrahim (M‘JJD

Todos sus hijos murieron en su nifiez. Sus hijas vivieron vidas largas.

Sus Nietos

De ‘Al (GLE) y Fatimah (Z\.;.la\fe) (que Al-lah esté complacido con los dos) tuvo dos nietos, al-Hasan (

O':““;“) y al-Husayn (gl.:mj-\). Todos ellos juntos forman la Gente de la Casa del Profeta. Que Al-1ah

esté complacido con todos.

Sus compaiieros

El compafiero se define como alguien que acept6 el Islam durante la vida del Profeta (que Al-lah lo
bendiga y le conceda la paz, lo conocid en un estado del Islam y fallecié siendo Musulman. Todos sus
compaiieros eran justos y virtuosos. Transmitieron la religion a nosotros de manera fiel y confiable. Es
absolutamente prohibido hablar mal de los Compaferos y asumir lo mejor de todos ellos es una
indicacion de la verdadera fe.

Entre ellos, algunos son mas distinguidos. Son:

Los Cuatro Califas

1. Abu Bakr (d-li\ié-ﬂ J_<.: jj/\) (que Al-lah esté complacido con €l). Fue el primer sucesor (Califa)

del Profeta (que Al-lah lo bendiga y le conceda la paz) y, segiin la mayoria de los sabios de 'La

Gente de la Sunnah y Consenso [3:9\_;.;-\ /j i) J:zj],' es mejor y mas exaltado en rango de

todos los compaifieros. Bajo ¢€l, el Coran fue recopilado en un solo volumen.

2. ‘Umar b. Al-Jattab (gLL@L\ u-’ J,;_:«) (que Al-lah esté complacido con él). Fue el segundo



sucesor y se conoce como al-Fartiq (el Justo). Durante su reino, el Islam se difundié mas all4 de

las fronteras de la Arabia, hasta Persa y la Europa.
3. ‘Utman b. ‘Affan (OLL J’ oL;E.i) (que Al-lah esté¢ complacido con él), conocido como el

'Poseedor de las dos Luces' debido a que se cas6 con dos de las hijas del Profeta (que Al-lah lo
bendiga y le conceda la paz). Fue el tercero sucesor del Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le
conceda la paz). El preparé una copia oficial del Coran para enviarlo a todas las tierras del

Islam. Este acto impidié que el Coran cambiara.
4. Al b. AbT Talib (I f -5 L&) (que Al-lh esté complacido con él). Era el cuarto Califa,

el primo y el yerno del Profeta (que Al-lah lo bendiga y le conceda la paz). Era conocido como
la “Puerta de la Ciudad del Conocimiento.” Bajo ¢l, se desarrollaron muchas de las ciencias
fundamentales del Islam, como ciencias del idioma Arabe, la Jurisprudencia y Explicacion del

Coran.

Esta es la orden correcta de la sucesion del poder después del Profeta (que Al-lah lo bendiga y le

conceda la paz). Y es obligatorio aceptar la autoridad de todos los Cuatro Califas.

Los diez que recibieron las buenas noticias del Paraiso

En adicion, hay diez companeros que recibieron las buenas noticias y la garantia del Paraiso en el Dia

de la Batalla del Badr. Son:

1. Abii Bakr (o2l 5 )
2. “Umar (L) u‘f";)
3. ‘Utman (0Gs - olke)
4. Al (A o &)

5. Talha (i>d)



6. Zubayr ()

7. *Abd al-Rahman b. "Auf (2 51 -3 el 58)
8. Sa‘d b. Ab1 Waqqas (up\.ej uj u-’ J;.:»)
9. Sa‘idb. Zayd (L5 - Aor)

10. Abii “Ubayda b. Yarrah (C\j.l,-s o 3AE)

Que Al-lah esté complacido con todos y levante sus rangos siempre y perpetuamente.



Fe en el Ultimo Dia (1,53!\ ‘,a;Jb QL}}H)

Incluye creer que algin dia- Al-1ah (Altisimo sea) sabe cuando- resucitard a todos los muertos. Seran
reunidos y juzgado por sus obras. La gente del Paraiso seran salvos por la misericordia de Al-1ah y la

gente del Infierno seran castigado por Su justicia. De los eventos de ese dia son:

* Laresurreccion

* El pararse en espera del juicio

* La gran intercesion del Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le conceda la paz)

* El peso de las obras en la balanza del juicio

* Cruzar el puente de al-Sirat

* El apagamiento del sed de los electos en el Pozo del Profeta (que Al-1ah lo bendiga y le conceda

la paz)

Fe en el Destino (,43L &L}‘}\)

La fe en el destino incluye creer que todo lo bueno y lo malo que ocurre en el universo es por el decreto
y la determinacion de Al-lah. Si hay algo que fallamos obtener, nunca lo hubiésemos obtenido. Y si
obtenemos algo, nunca hubiésemos fallado de obtenerlo.Esto incluye nuestras buenas obras y nuestros
pecados. Y Al-lah siempre ha sabido el numero y los nombres de todas las personas que entraran al
Paraiso y el Infierno. Y estos numeros nunca cambian. No sabemos como funciona el Decreto y
Determinacion Divina. Y no debemos investigarlo demasiado. Es suficiente saber que tenemos la
voluntad de elegir nuestras acciones, las escogemos y Al-lah nos ha hecho responsables de nuestras

elecciones y acciones.



